

# ВѣСТНИКЪ

РУССКАГО СТУДЕНЧЕСКАГО ХРИСТІАНСКАГО ДВИЖЕНІЯ

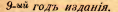




- T -

1934

ПАРИЖЪ



Цвна номера 2 фр.

# "ВЪСТНИКЪ"

(Девятый годъ изданія).

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1934 Г.

ПОДПИСНАЯ ЦЪНА на годъ — 20 франц. франковъ (или эквивалентъ 20 фр. по курсу дня).

ДЛЯ ДВИЖЕНЦЕВЪ, СТУДЕНТОВЪ, РАБОЧИХЪ, — 15 франц. франковъ (или эквивалентъ 15 фр. по курсу дня).

"В Ђ С Т Н И К Ъ" въ этомъ году будетъ удълять особое вниманіе освъщенію идеологическихъ исканій современности и дастъ рядъ очерковъ, посвященныхъ характеристикъ "пореволюціонныхъ" теченій среди русской мололежи.

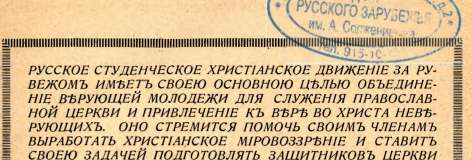
"В Ѣ С Т Н И К Ъ " расширяетъ информацію о Совътской Россіи и въ каждомъ № будетъ давать матеріалъ, освъщающій положеніе въ Сов. Россіи.

Пробные №№ по первому требованію высылаются безплатно.

Въ февральскомъ № "Вѣстника" будутъ напечатаны статьи Г. П. Федотова "Россія, Евразія, Византія" (запись доклада). "О. Іоаннъ Кронштадтскій какъ законоучитель" (изъ воспоминаній) и другія.

### ОГЛАВЛЕНІЕ № 1 (1934)

| Парижъ. Январь 1934 года                                     | 3  |
|--------------------------------------------------------------|----|
| Наше Знамя (конспективная запись слова о. С. Булгакова)      | 5  |
| Путь въры                                                    | 7  |
| Автобіографія отца Іоанна Кронштадскаго                      | 11 |
| Культура сердца. (Запись по памяти доклада проф. Б. П. Выше- |    |
| славцева)                                                    | 13 |
| Къ особенностямъ творчества И. А. Бунина. В. Н. Ильинъ       | 21 |
| Итоги безбожной пятилътки. — И. Лаговскій                    | 26 |
| Письмо въ редакцію                                           | 31 |



И ВЪРЫ, СПОСОБНЫХЪ ВЕСТИ БОРЬБУ СЪ СОВРЕМЕННЫМЪ АТЕИЗМОМЪ И МАТЕРІАЛИЗМОМЪ.

Парижъ. Январь 1934 года.

Проповѣдь о пришествіи въ мірѣ Спасителя началась словомъ о покаяніи. Слово о покаяніи — личномъ и общественномъ — должно съ особой силой звучать и въ наши дни — въ дни кризиса, суда Божьяго. Покаяніе — не только раскаяніе въ минувшей неправдѣ, сокрушеніе о бывшемъ грѣхѣ, но и непреклонная воля къ исправленію, неустанный трудъ надъ созиданіемъ въ себѣ и въ жизни новаго, совершеннѣйшаго.

Все явственнъе, примътнъе знаки усиленія гръха и зла въ міръ, все нагляднъе признаки возмож-

ной міровой катастрофы.

Лихорадка вооруженій, возрастающая ненависть между отдъльными соціальными группами, ожесточенная борьба за власть между различными партійными группировками, использующими власть не для служенія общему благу, а для обезпеченія личныхъ или узко — классовыхъ и групповыхъ интересовъ, грандіозныя

мошенничества во всѣхъ странахъ достаточно убѣдительны и показательны. Такъ ослабѣли всѣ устои, господствуетъ такая растерянность и безволіе, что только еще чудомъ милости Божіей держится старѣющій міръ.

Но — по слову апостола — будетъ въ судьбахъ міра моментъ, когда "удержавающій" — сила Божія, спасающая міръ отъ распада и окончательнаго безумія,

будетъ взята отъ міра.

Міръ, люди "за то, что не приняли любви истины для своего спасенія" сами себя обрекутъ на то, что "пошлетъ имъ Богъ дъйствіе заблужденія, такъ что они будутъ върить лжи, да будутъ осуждены всъ, невъровавшіе истинъ, но возлюбившіе неправду" (2 Фессал. 1, 10—12).

Непримиримость по отношію ко злу ослабъла въ христіанскомъ сознаніи. Она должна быть возрождена, воспитана, усилена. Подлинная же непримиримость тре-

буетъ не только непріятія зла и обличенія его неправды, но и положительнаго, творческаго искорененія зла прежде всего въ своей личной жизни, а затъмъ и въ общественно-соціальныхъ и государственныхъ отношеніяхъ, требуетъ личнаго и общаго дъятельнаго покаянія. Только на путяхъ созиданія новой праведной жизни, на путяхъ творчества добра воспитывается и укръпляется подлинная непримиримость по отношенію ко злу.

Пробужденін и организація христіанской воли для положительной, не примиримой борьбы со зломъ — грандіозная и одушевляющая задача, стоящая предънами.

Первымъ шагомъ на пути къ ея осуществленію для насъ, русскихъ, можетъ и должно быть преодолѣніе раздѣленій и несогласій, царящихъ внутри нашего церковнаго общества, возсозданіе единства церковнаго сознанія и дѣйствія.

Далѣе, въ православныхъ странахъ гдѣ мы находимся въ качествъ эмигрантовъ, среди насъ часто замъчается пренебрежительноснисходительное отношение къ собратіямъ по въръ, среди которыхъ судилъ намъ Богъ жить. Легко и охотно мы замъчаемъ недостатки, отступленія, слабости, готовы сказать — "да развѣ это православные"? Въ странахъ, гдъ мы являемся гражданами новыхъ государствъ, гдф въ составъ Православныхъ церквей входятъ цълые приходы и епархіи разныхъ національностей, (Польша, Румынія, Латвія, Эстонія и друг.) взаимное осуждение и недоброжелательство между православными

разныхъ національностей приводитъ или "къ вооруженному миру" или выливается въ "партизанскую войну".

Здъсь новая задача для каждой такой "смъшанной" православ. Церкви, для насъ православныхъ русскихъ въ особенности.

Въ Россіи голодъ. О немъ такъ много писали, такъ каждому извъстны ужасы его, что ничего не прибавишь къ извъстному.

По иниціативъ Вѣнскаго Архіепископа Кардинала Инницера возникла, лига помощи голодающимъ въ Россіи, недавно состоялась конференція этой лиги. Попытки организовать христіанскую любовъ и волю для спасенія голодающихъ собратьевъ по въръ есть и въ православномъ міръ. Всъ эти попытки нужны и значительны, но недостаточны, разъединены, случайны. Онъ получатъ полное значеніе, станутъ міровой силой только тогда, когда создается единая организованная воля всего христіанскаго міра. Трудъ надъ осуществленіемъ такого единства — для прямого, яснаго дъла — трудъ дробный, терпъливый, личный - отъ сердца къ сердцу и отъ души къ душѣ -есть путь дъйственнаго христіанскаго овладънія исторіей, созиданія ея.

Минулъ еще годъ. У насъ есть своеобразная психическая иллюзія — минувшее кажется исчезнувшимъ. Эта иллюзія заставляетъ насъ съ върой изъ года въ годъ повторять — "Съ Новымъ Годомъ — съ Новымъ счастьемъ". Въ этой въчной надеждъ на новое счастье есть много върнаго и творческаго. И прежде всего — върно сознаніе возможности иного, но-

ваго, добраго. Это — сознаніе творческихъ задачъ человъческой свободы и воли, сознаніе того, что человъкъ творецъ исторіи, отвътствененъ за нее. Но върная въ своей основъ, связанная съ извъчнымъ сознаніемъ своей свободы и воли, надежда на новое оказывалась и оказывается убаюкивающей, обманчивой. Свобода требуетъ труда, постояннаго напряженія воли, подвига, растетъ и раскрывается черезътрудъ и подвигъ. Новое лучшее

не придетъ фатально, какъ "даровое". Оно можетъ быть только трудовымъ, волевымъ. Прошлое уходитъ, но не проходитъ, остается въ настоящемъ въ своемъ хорошемъ и въ своемъ дурномъ.

Покаяніемъ и подвигомъ изглаживается прошлое въего дурномъ, творится будущее въ его новомъ и лучшемъ. Только при этомъ условіи со всей силой прозвучитъ. "Съновымъ Годомъ — съ новымъ счастьемъ".

#### Наше знамя \*).

Русское Студенческое Христіанское Движеніе я не мыслю оторваннымъ отъ всей исторіи русской культуры и исторіи русскаго православія. Движеніе возникло здъсь, зарубежомъ, конечно, самостоятельно, изъ глубины души, изъ глубины совъсти русской молодежи. Но не слъдуетъ забывать, что оно является прямымъ продолженіемъ того религіознаго движенія русской интеллигенціи, которое возникло еще задолго до войны среди самаго культурнаго слоя русскаго общества. Славянофилы, Достоевскій, Вл. Соловьевъ и рядъ другихъ мыслителей, членовъ Религіозно-Философскаго Общества въ Москвъ и въ Петербургъ, были вождями этого новаго движенія, этого возвра-

щенія блуднаго сына къ Отцу. Блуднаго — въ смыслъ блужданія по ложнымъ путямъ атеистическихъ и противоцерковныхъ ученій. И блудный сынъ былъ встръченъ Отцомъ со всею ласкою и прощеніемъ. Но былъ и другой, старшій сынъ, тотъ который всегда оставался съ Отцомъ, не блуждалъ по ложнымъ путямъ и могъ, конечно, гордиться этимъ. Онъ встрътилъ своего брата холодно, съ гордостью и вынужденнымъ снисхожденіемъ. Онъ никогда не хотълъ проникнуть въ душу своего младшаго брата, понять его, и принять до конца въ свое сердце.

Наше Движеніе зд'всь я мыслю, какъ завершеніе единаго движенія, возникшаго еще тогда, движенія доказывающаго, что высота культуры, науки и искусства прямо приводитъ къ религіи и

<sup>\*)</sup> Конспективная запись слова о. С. Булгакова на праздникъ Р. С. Х. Движенія въ Парижъ (21. XI. 33).

вовсе не соединена, какъ прежде думали, съ необходимымъ позитивизмомъ, матеріализмомъ и атеизмомъ. Были времена, когда народныя массы, безграмотныя или полуобразованныя, были оплотомъ религіи, тогда какъ интеллигенція была разсадникомъ атеизма. Теперь мы имъемъ прямо обратное явленіе: мужицкій атеизмъ и пролетарское кощунство съ одной стороны, и студенческое христіанское движеніе — съ другой стороны. Теперь къ религіи приходять изъ Аеинъ\*) и религіозные вожди должны быть вооружены всъмъ оружіемъ современной культуры, должны стоять на высотъ всъхъ современныхъ исканій мысли, всъхъ достиженій творческаго духа.

Наше знамя есть знамя Константина, на которомъ написано "Симъ побъдишь". Оно изветшало и пробито пулями, но я върю, что вы не склоните его передъ другими враждебными силами. Но если бы даже вы ослабъли духомъ и склонили его, то другіе покольнія, которыя придутъ за вами, все равно поднимутъ это знамя высоко и побъдятъ имъ.

Есть еще одна задача, которая вручена намъ здѣсь ходомъ исторіи. Это задача христіанскаго возсоединенія, задача такъ называемаго экуменическаго движенія. Мы, разбросанные среди народовъ, должны и можемъ почувствовать эту задачу глубже тѣхъ братьевъ, которые остались въ Россіи, и должны когда-нибудь

принести имъ отсюда этотъ свой опытъ и это свое экуменическое сознаніе. Мы должны умъть почувствовать "православіе" у инославныхъ въ силу присущаго намъ искони сознанія соборности и вселенскости и не должны изолироваться и уединяться въ гордомъ и нелюбовномъ сознаніи своего "ортодоксальнаго" преимущества. Христіанскій міръ страдаетъ отъ чувства, отъ сознанія своей разъединенности, которая ослабляетъ христіанское творчество и отодвигаетъ побъду Константинова знамени.

Слишкомъ много въ мірѣ строится и ръшается сейчасъ нехристіанскими и даже антихристіанскими силами. Старшее поколъніе русскихъ религіозныхъ мыслителей начала XX въка завъщаетъ вамъ одну великую идею, идею христіанскаго творчества. Она должна захватывать все болъе и болъе всъ сферы культуры: технику, искусство, науку, соціальное строительство. Въ этомъ дъйствительный смыслъ нашего движенія, исходящаго отъ представителей культуры, науки — только тогда оно можетъ называться Христіанскимъ Студенческимъ Движеніемъ. Только тогда оно можетъ побъдить своимъ знаменемъ.

Вотъ это знамя, которое я несу своими слабъющими руками и подъ сънью котораго я надъюсь умереть, вамъ предстоитъ нести мужественно и достойно. Быть можетъ, принести и въ Россію, и ужъ навърное передать грядущему поколънію.

#### Путь въры.

Святой апостолъ Іаковъ въ концъ ІІ-ой главы своего посланія говоритъ: "Какъ тъло безъ духа мертво, такъ и въра безъ дълъ мертва" (Іак. 2, 26). Обычно слово апостольское о дълахъ, оправдывающихъ въру, понимается въ смыслъ дълъ благотворенія, въ смыслъ дълъ милостыни, братолюбія, въ смыслъ соотвътствія внъшняго поведенія духу ученія Христа.

Это истолкованіе мысли св. Апостола, конечно, върно и законно и обосновано контекстомъ. Но такое истолкованіе "дълъвъры" не раскрываетъ еще мысли апостола до конца.

Въ понятіи "вѣра" содержится указаніе какъ на самый актъ вѣры, когда душа свободнымъ произволеніемъ утверждаетъ "невидимое, какъ видимое, желаемое и ожидаемое, какъ настоящее", такъ и на содержаніе вѣры, на совокупность основныхъ истинъ, догматовъ, въ которые человѣкъ долженъ вѣровать.

Когда въ "чинъ православія" діаконъ, по прочтеніи Символа въры, свидътельствуетъ, что "сія есть въра истинная, сія есть въра апостольская, сія въра вселенную утверди", ясно, что здъсь идетъ ръчь преимущественно о содержаніи въры, о догматахъ, хранимыхъ и исповъдуемыхъ св. Церковью. Когда же св. апостолъ Павелъ, опредъляя существо въры, говоритъ "Въра есть уповаемыхъ извъщеніе. вещей же обличеніе

Въ условіяхъ обыденной "натуральной жизни то, во что върятъ, противостоитъ върующему какъ нѣчто въ себъ замкнутое, что можно только признать или отвергнуть. Въ условіяхъ благодатной жизни содержаніемъ въры являются откровенія о Себъ живой и живущей Истины "касанія" въчной "приснотекущей" жизни. Религіозная въра, поэтому, всегда "діалогъ" — человъкъ ищетъ, спрашиваетъ, Господь снисходитъ и отвъчаетъ. Безбожники, утверждая, что въра — "выдумка", "измышленіе", не понимаютъ того, что безотвътной "монологичной" въры не можетъ быть, она не нужна человъческому сердцу. Только мертвые духомъ могутъ думать о въръ, какъ объ обращении къ мертвому. Въ актъ въры между върующимъ и Божествомъ устанавливается особое отношеніе. Истина религіозной въры не отвлеченная идея, не абстрактный императивъ, а живое и животворящее и при томъ личное существо, которому мы говоримъ "Отче Нашъ", или "Сыне Божій, помилуй мя гръшнаго"

<sup>\*)</sup> А ө и н ы символъ высокой, напряженной культурной жизни.

или "Душе Истины, пріиди и вселися въ ны". Говоримъ, и получаемъ отвътъ.

По мфрф углубленія духовнаго опыта, возрастанія жизни и дъйственности въры, содержаніе и направленность акта въры опознается какъ приближение къ тому, въ кого въруемъ, какъ задача обоженія (Теозисъ). Въ связи съ этимъ содержание акта въры при духовномъ ростъ не остается однимъ и тъмъ же, съ каждымъ новымъ духовнымъ достиженіемъ оно раскрывается все по новому, обогащаетъ върующаго прежде невъдомымъ. Поэтому то всякая остановка въ духовномъ ростъ объднъніе, окрадываніе себя. Попытаемся кратко охарактеризовать эти пути въры. Передъ приходящимъ къ Церкви, къ въръ Христовой, такъ какъ ее исповъдуетъ церковное сознаніе, невмѣстимой для человъческаго разсудка тайной встаютъ "великолъпные и преславные догматы" Церкви и среди нихъ — прежде всего ученіе о "Троицъ единосущнъй и нераздъльнъй", о Словъ, ставшемъ плотію, пострадавшемъ, умершемъ, воскрешемъ и своими страданіями и воскресеніемъ спасшемъ насъ.

Разумъ въ свободномъ подвигъ вынуждается, во имя откровенія Истины, отказаться отъ собственной разсудочной ограниченности, преодолъть привычное, "совлечься ветхаго Адама". Разсудокъ нудится, какъ бы ставши поперекъ себя, взойти на крестъ вольнаго самоотрицанія, что бы начать сораспятіе со Христомъ. Изнемогая въ борьбъ съ привычными, кажущимися единственно достовърными "апріорными и апо-

стеріорными данными опыта" \*), разрываемый тысячами сомнѣній и колебаній, человѣкъ наперекоръ "самоочевиднымъ достовѣрностямъ" міра взываетъ "Вѣрую Господи! Помоги моему невѣрію".

Поставивъ въ центрѣ своего бытія, вмѣсто самоутверждающагося разсудка Богооткровенную истину о Тріединомъ Богъ, и Сынъ Божіемъ, насъ ради воплотившемся, восшедшемъ на крестъ и воскресшемъ, преодолъвъ въ актъ въры ограниченность "самоочевидности", върующій обрътаетъ "камень краеугольный" для построенія всей жизни. Утвердившись на "камиъ въры" онъ обрѣтаетъ "мѣру и основаніе жизни" -, по новому воспринимаетъ дъйствительность, находитъ смыслъ и содержание въ томъ, что прежде казалось безсмысленнымъ и пустымъ. "Сокровище въры" раскрывается передъ нимъ не только какъ подвигъ послушанія богооткровенной истинъ, но и какъ живое содержание его собственной жизни, какъ начало, сила котораго ощутимо воспринимается въ самыхъ мельчайшихъ проявленіяхъ жизни. Нътъ мъста чувству одиночества, покинутости, все полно Богомъ и Его Близостью.

Върующій воспринимаетъ себя членомъ живого и разумнаго цълаго, гдъ его воля и усилія соприкасаются съ волей и силами другихъ, восполняются силою "Живого Бога", онъ чувствуетъ,

что "волосъ единый не упадетъ съ главы безъ воли Отца Небеснаго". Отрадная увъренность, являющаяся неизбъжнымъ слъдствіемъ укорененности въ Богъ, рождаетъ сознаніе необыкновенной полноты и безпредъльности жизни. Это состояніе отрадной увъренности открываетъ возможность воспринять міръ, какъ космосъ, а свое бытіе въ немъ, какъ моментъ въчной цънности. Оно прекрасно и сильно передается церковной пъснью: "На камени мя въры утвердивъ, расширилъ еси уста моя на враги моя, возвеселибося духъ мой, внегда пъти: нъсть святъ, якоже Богъ нашъ, и нъсть праведенъ, паче Тебъ Госполи."

Если въ первой стадіи актъ въры характеризовался какъ состояніе исканія, какъ жажда соприкосновенія съ безтрепетнымъ сердцемъ непремънной истины, то теперь въра становится организующей силой, которая, все сводя къ единству основного и живого центра, вноситъ во все начало благообразія, упорядоченія, смысла. Не все объемлетъ человъкъ, многое для него непонятно и странно, но онъ смиренно пріемлетъ это непостижимое, невмъстимое, какъ слъдствіе своей ограниченности, какъ слъдствіе своего несовершенства. Въ горъніи въры и въ радости обрътеннаго видитъ и путь и залогъ того, что онъ можетъ постичь сейчасъ отъ него скрытое. "Върую, чтобы понимать", говорить онъ. Предъ нимъ стоитъ уже третья стадія въры, когда человъкъ можетъ "уразумъть въру свою", можетъ видъть, что она есть поклоненіе "Вѣдомому Богу".

Этотъ моментъ можетъ быть приблизительно и условно описанъ тъми же чертами, какими поэтъ изображаетъ состояніе высшаго подъема творчества: "и внялъ я неба содроганіе и горній ангеловъ полетъ, и дольней лозы прозябаніе и гадъ морскихъ подводный ходъ" съ тъмъ существеннымъ различіемъ, что это постижение міра и жизни въ ихъ основномъ содержаніи не мигъ, не случайное озареніе вдохновенія, а устойчивое состояніе духа, сопровождающееся чувствомъ такого внутренняго мира и тишины, такой благоуханной сладости и животворной теплоты, что все земное "полынь и горечь" по сравненіи съ ними.

Духовность и свътоносность на высшихъ ступеняхъ въры-въдънія, достигаемыхъ лишь въ результать трудовъ и подвига, такъ проникаютъ все существо человъка, что преображаютъ и его видимый образъ и его отношенія къ міру. "Представьте себѣ въ серединъ солнца, въ самой блистательной яркости его полуденныхъ лучей лицо человъка, съ вами разговаривающаго. Вы видите движение устъ его, мъняющееся выражение его глазъ, слышите его голосъ, чувствуете, что кто-то васъ руками держитъ за плечи, но не только рукъ этихъ не видите, не видите ни самихъ себя, ни фигуры его, а только одинъ свътъ, простирающійся далеко на нъсколько сажень кругомъ, и озаряющій яркимъ блескомъ своимъ и снъжную пелену, покрывающую поляну, и снъжную крупу, осыпающуюся сверху меня и великаго старца. Возможно ли представить себъ

<sup>\*)</sup> Данными, обусловливающими возможность познанія, организующими познаніе (а ргіогі) и данными, возникающими върезультать "обработки" "чувственныхъ воспріятій" при помощи апріорныхъ данныхъ сознаніа (а роsteriori). (Кантъ)

то положение въ которомъ я на- наго "подвижничества", восполходился тогда."

бесъдъ съ нъкимъ Серапіономъ, Божію Марка въ его пустынномъ уединеніи, преподобный спрашиваетъ: "Есть ли нынъ нъкоторые святые въ міръ, творящіе чудеса по слову Господа въ Евангеліи. — "Если имъете въру въ зерно горчичное, скажете горъ этой: иди отсюда и ввергнись въ море, и будетъ вамъ"? Когда праведникъ говорилъ это, вдругъ гора дрогнула, но преподобный сказалъ горъ - "Я не тебъ сказалъ двинуться, но бесъдовалъ съ братомъ, ты же стань на своемъ мъстъ. " Житія святыхъ — многоцвътная иллюстрація этого иного бытія въ этомъ міръ.

Конечно, намъченная схема пути въры безконечно груба, по необходимости объдняетъ и обезцвъчиваетъ многоцвътную и многообразную жизнь въры, но, думается, она до извъстной степени опредъляетъ степени, проходимыя каждымъ въ развитіи его въры и направление этого развитія.

Важно только отмѣтить, что если исходная точка — полное довъріе и полная волевая побѣда надъ тяготѣніемъ къ "самоочевидности", то, что именуется "плъненіемъ разсудка въ послушаніе въръ", носить до извъстной степени характеръ теоретическаго ръшенія, сознательной покорности, то следующія две стадіи могутъ быть жизненны и дъйственны только въ томъ случаъ, когда онв носять характерь практическій, опытный.

няемаго благолатными силами (Мотовиловъ о бесъдъ съ св. церкви, какъ единственный путь Серафимомъ Саровскимъ). "Въ подлиннаго Богопознанія, становиться несомнъннымъ, если вдунавъстившимъ по произволенію маться въ природу того, что является содержаніемъ въры, въ природу догматовъ.

Догматъ не есть изначальный, непосредственный фактъ религіозной жизни; онъ результатъ логической обработки, абстракціи того что сначала является непосредственнымъ содержаніемъ живого и дъйственнаго церковнаго опыта. Догматъ въ логическихъ терминахъ выражаетъ факты таинственнъйшихъ встръчъ души съ Богомъ, факты непосредственнаго религіознаго въдънія, имъвшіе свое выражение въ обрядахъ, молитвахъ, символахъ, во всей совокупности жизни въ церкви. Догматъ - производное отъ непосредственнаго религіознаго опыта, онъ — "слово Церкви, отвъчающее слову Божію тогда, когда такой отвътъ требуется ходомъ исторіи и развитіємъ религіознаго сознанія" (Соловьевъ). Логматы являются какъ бы сгущеніемъ въ словъ, уплотненіемъ въ понятіи живого и въчно развивающагося опыта церковной жизни и вмъстъ съ тъмъ - въхами правильнаго пути, "правилами въры".

Отсюда передъ сознаніемъ върующаго съ неизбъжностью встаетъ жизненная задача такъ сказать переплавки, растворенія въ своей личной жизни, въ своемъ личномъ опытъ церковной жизни того, что въ кристаллизированномъ, сгущенномъ видъ дано въ чеканной формулъ догмата.

Принять догматъ значитъ не Путь личнаго опыта, трудъ лич- только признать его непреложной истиной, — ибо "и бъсы върують и трепещуть" —, но и организовать свою личность такъ, чтобъ опытъ ея духовной жизни вмъстилъ опытъ тъхъ, кто выразилъ этотъ опытъ въ догматъ. "Познать догматы" — значитъ

принять за основу своего жизнеустроенія запов'єдь св. Іоанна Златоустаго — "Пусть жизнь соотвътствуетъ догматамъ, а догматы будутъ глашатаями жизни ... таковъ путь въры, оправдываемой лълами.

#### Автобіографія О. Іоанна Кронштадтскаго. \*)

Іоанна, напечатанная въ журналъ "Съверъ" за 1888 годъ, такъ описываетъ первые, подготовительные годы его жизни и начало дъятельности.

"Я сынъ причетника села Сурскаго, Пинежскаго увзда, Архангельской губерніи. Съ самаго ранняго дътства, какъ только я помню себя, лътъ четырехъ или пяти, а можетъ быть и менъе, родители пріучили меня къмолитвъ и своимъ религіознымъ примъромъ сдълали изъ меня религіозно-настроеннаго мальчика. Дома, на шестомъ году, отецъ купилъ для меня букварь, и мать стала преподавать мнъ азбуку; но грамота давалась мнъ туго, что было причиною не малой моей скорби. Никакъ мнъ не удавалось усвоить тождество межлу нашей рѣчью и письмомъ; въ мое время грамота преподавалась не такъ, какъ теперь: насъ всъхъ

Единственная автобіографія о. учили: "азъ", "буки", "вѣди" и т. д. какъ будто "а" — само по себъ, а "азъ — само по себъ. Долго не давалась мнв эта мудрость; но будучи пріученъ отцомъ и матерью къ молитвъ, скорбя о неуспъхахъ своего ученія, я горячо молился Богу, чтобы Онъ далъ мнъ разумъ, — и я помню, какъ вдругъ спала точно пелена съ моего ума, и я сталъ хорошо понимать ученіе. На десятомъ году меня повезли въ Архангельское приходское училище. Отецъ мой получалъ, конечно, самое маленькое жалованіе, такъ что жить, должно быть, приходилось страшно трудно. Я уже понималъ тягостное положение своихъ родителей, и поэтому моя непонятливость къ ученію была дъйствительно несчастіемъ. О значеній ученія для моего будущаго я думалъ мало и печаловался особенно о томъ, что отецъ напрасно тратитъ на мое содержаніе свои послъднія средства.

> Оставшись въ Архангельскъ совершенно одинъ, я лишился своихъ руководителей и долженъ былъ до всего доходить самъ.

<sup>\*) 20.</sup> декабря 1933 года исполнилось 25 лътъ со дня кончины Великаго Молитвенника и Добраго Пастыря Русской Земли. Въ дальнъйшихъ №№ "Въстникъ" освътитъ многостороннюю дъятельность приснопоминаемаго праведника, жившаго почти въ наши дни.

Среди сверстниковъ по классу я не находилъ, да и не искалъ, себъ поддержки или помощи; они всъ были способнъе меня, и я былъ последнимъ ученикомъ. На меня напала тоска. Вотъ тутъ-то и обратился я за помощію къ Вседержителю, и во мнъ произошла перемъна.

Въ краткое время я подвинулся впередъ настолько, что уже пересталъ быть послъднимъ ученикомъ. Чамъ дальше, тамъ лучше и лучше я успъвалъ въ наукахъ, и къконцу курса однимъ изъ первыхъ былъ переведенъ въ семинарію, въ которой окончиль курсъ первымъ ученикомъ въ 1851 году и былъ посланъ въ Петербургскую Академію на казенный счетъ. Еще будучи въ семинаріи, я лишился нъжно любимаго отца, и старушка мать осталась безъ всякихъ средствъ къ существованію. Я хотълъ прямо изъ семинаріи занять мѣсто діакона или псаломшика, чтобы имъть возможность содержать ее, но она горячо воспротивилась этому, и я отправился въ академію.

Въ академическомъ правленіи тогда занимали мъста письмоводителей студенты за самую ничтожную плату (около 10 рублей въ мѣсяцъ), и я съ радостію согласился на предложение секретаря академического правленія занять это мъсто, чтобы отсылать эти средства матери.

Окончивъ курсъ кандидатомъ богословія въ 1855 году я повхаль священникомъ въ Кронштадтъ, женившись на дочери протојерея К. Н. Несвитскаго, Елизаветъ, находящейся въ живыхъ и досель; дътей у меня нътъ и не было. Съ первыхъ же дней своего высокаго служенія церкви, я поставилъ себъ за правило: сколь возможно искреннъе относиться къ своему дълу, пастырству и священнослуженію, строго слъдить за собою и за своею внутреннею жизнію. Съ этой цѣлью прежде всего я принялся за чтеніе священнаго писанія ветхаго и новаго завъта, извлекая изъ него все назидательное для себя, какъ для человъка вообще и священника въ особенности. Потомъ я сталъ вести дневникъ, въ которомъ записывалъ свою борьбу съ помыслами и страстями, свои покаянныя чувства, свои тайныя молитвы къ Богу и свои благодарныя чувства за избавленіе отъ искушеній, скорбей и напастей.

Въ каждый воскресный и въ праздничный день я произносилъ въ церкви слова и бесъды, или собственнаго сочиненія, или проповъди митрополита Григорія. Нъкоторыя изъ моихъ бесъдъ изданы и весьма много осталось въ рукописи. Изданы бесъды "О Пресвятой Троицъ", "О сотвореніи міра" и "О блаженствахъ Евангельскихъ". Кромъ проповъдничества, я возымълъ попеченіе о бъдныхъ, какъ и я, самъ бывшій бъднякомъ, — и лътъ около двадцати назадъ въ 1874 г. провелъ мысль объ устройствъ въ Кронштадтъ "Дома трудолюбія для бъдныхъ", который и помогъ Господь устроить лътъ пятнадцать тому назадъ. — Вотъ и все!"

#### "Культура сердца".

(Основы русской культуры) \*).

Движеніе, самымъ простымъ и наивнымъ было бы такое — "Дви- по поводу антирелигіозной рабоженіе — объединеніе благочестивой молодежи, върующей во Христа и въ Церковь". Многіе върующіе, исходя изъ такого опредъленія Движенія, возражаютъ противъ нужности Движенія, понимаемаго такъ. Смыслъ такого Объединенія, какъ Движеніе, можно понять исходя только изъ факта существованія объединенія молодежи, въ настоящій моментъ чрезвычайно сильнаго, построеннаго на противоположныхъ началахъ. Это объединение сейчасъ является въ сов. Россіи "ведущимъ", выступаетъ "строителемъ" новой, марксистской цивилизаціи. Молодежь здѣсь объединена на противоположномъ нашему пониманіи добра и зла. Сознаніе того, что все, что строитъ коммунизмъ, исходитъ изъ абсолютнаго отрицанія Европейской культуры, поскольку она связана съ религіозными корнями, до сихъ поръ еще не можетъ войдти въ сознание европейскаго человъчества. Европейцы — при встръчъ съ коммунизмомъ, все еще исходятъ изъ убъжденія, что основныя предпосылки коммунистическаго строительства и европейской культуры — однъ и

При определеніи, что такое те же. Наивная англичанка говорила покойному Луначарскому ты коммунизма — "Вы уничтожаете суевърія, идолопоклонство, уничтожаете предметы языческаго культа — иконы, мощи, но Вы же върите въ Бога". Накопмпросъ Луначарскій поясниль ей, что большевики и Бога уничтожили, но она не поняла этого - для ея англо-саксонскаго сознанія было не понятно, что можно ръшиться на уничтожение Бога. Не безъизвъстный Шервудъ Эдди совсъмъ недавно — такъ опредълилъ разницу между коммунизмомъ и фашизмомъ. "Фашизмъ ложенъ и въ цъляхъ и въ средствахъ, коммунизмъ — истиненъ въ цѣляхъ, но осуществляетъ эти цъли жестокими средствеми".

Между тъмъ именно съ христіанской точки зрѣнія конечныя цъли коммунизма абсолютно ложны. Христіанскій принципъ — "будьте совершенны, какъ Отецъ Вашъ небесный совершенъ" — отрицаетъ коммунистическій идеалъ и обратно. Для коммунизма н в т ъ небеснаго ОТЦА, н в тъ небеснаго начала, есть только земное наилучшее устроеніе. Въ коммунизмъ отрицается самый принципъ любви. Ленинъ выразительно грубо издъвался надъ словомъ любовь, и требовалъ, чтобы оно было исключено даже въ такомъ сочетаніи, какъ "любовь къ пролетаріату".

<sup>\*)</sup> Запись по памяти доклада Б. П. Вышеславцевъ на VIII-мъ общемъ Съъздъ Р. С. Х. Лвиженія.

На этихъ основахъ, радикально противоположныхъ христіанству, воздвигается новая система, осуществляется "строительство новаго міра".

Тутъ нужно спросить, важно ли и нужно ли объединеніе людей на христіанскихъ началахъ, утверждающихъ, что "убивать дурно", "отнимать дурно", утверждающихъ, что все, что въчно, вос-

ходитъ ко Христу.

Такое объединение молодежи немного времени тому назадъ казалось излишнимъ. Все человъчество (лицемърно или искренно — это другой вопросъ) признавало принципы христіанства, отзвуки ихъ звучатъ даже въ такихъ, какъ будто противоположныхъ христіанству явленіяхъ, какъ декларація Французской революціи. Смотря на Россію и строительство, происходящее тамъ, съ точки зрънія нашего пониманія, мы видимъ то, что можно назвать извращеніемъ истиннаго смысла жизни, извращеніемъ іерархіи цѣнностей: цѣнности подчиненныя становятся высшими. Это извращение такъ болъзненно, такъ страшно, что невольно вспоминается трагическій вопросъ Чаадаева о судьбъ Россіи.

Мы говоримъ о русской культурѣ, какъ одномъ изъ великихъ явленій генія человѣчества, говоримъ о красотѣ русской святости. Чаадаевъ это зналъ и понималъ, и вмѣстѣ спрашивалъ — не является ли единственнымъ назначеніемъ Россіи — показать всему міру, какъ не слѣдуетъ жить, не является ли исторической судьбой Россіи, — послѣ того, какъ она покажетъ міру, какъ не сдѣдуетъ жить полная и окон-

чательная гибель? Этотъ вопросъ невольно вспоминается въ наши дни, когда Россія гибнетъ отъ голода, когда тамъ происходитъ систематическое уничтоженіе крестьянства, интеллигенціи, спецовъ, уничтожение явно безцъльное, безсмысленное... Въ вопросъ Чаадаева слышится грандіозный пессимизмъ, но вмъстъ въ немъ дано и грандіозное проявленіе русской совъсти. Чаадаевъ потому и былъ пессимистомъ, что онъ зналъ какъ надо жить и считалъ положеніе безысходнымъ.

Съ такой мукой въ душѣ существовать нельзя. Трагедія несеть въ себѣ и обѣщаніе разрѣшенія и можно вѣрить въ это разрѣшеніе. Но это именно вѣра — чистая вѣра. Она можеть быть выражена въ словахъ молитвы, въ словахъ псалма — "Боже, возстанови насъ, да возсіяетъ лице твое, и спасемся" (79).

Въруемъ, что русскій народъ созданъ не для того, чтобы показать, какъ не слъдуетъ жить, но для того, чтобы пока-

зать, какъ надо жить.

Достоевскій вѣрилъ, что русскій народъ именно и долженъ показать какъ надо жить. Достоевскій — болѣе, чѣмъ кто либо другой зналъ, что русскій человъкъ величайшій мастеръ показывать, какъ не надо жить, но вмъстъ — Достоевскій върилъ, что русскій человѣкъ способенъ показать и то, какъ надо жить. Деиженіе принимаетъ и раздівляетъ въру Достоевскаго. Движеніе — объединеніе людей, върящихъ въ истину пути Христова, върящихъ, что русскому народу дано показать не только то, какъ

не надо жить, но и то, какъ на до жить. Въ этомъ утвержденіи нътъ гордости, върнъе — эта "гордость, должна быть свойственна каждому христіанину, такъ какъ она покоится на словахъ Спасителя "Я есмь путь, и истина и жизнь". Горделиво ли сказать "Симъ побъдиши", или "Низложи сильныя со престолъ и вознесе Смиренныя". На этомъ покоится пафосъ пророческій, на этомъ покоится вся пророческая устремленность христіанства. Христіанство не можетъ преклониться предъ мощью тракторовъ, индустіализаціи, предъ устроеніемъ жизни, если бы даже оно и удалось. Вавилонская культура въ своихъ достиженіяхъ была гораздо удачнъе современной совътской но плънные, нищіе евреи не преклонилось передъ ней. Они ощутили ничтожество матеріальнаго блеска, если нътъ Царства небеснаго, жили этимъ пафосомъ. Увы, у насъ слишкомъ мало этого пророческаго пафоса противъ тъхъ, кто торжествуетъ въ Россіи!

Но вернемся къ Достоевскому. Достоевскій быль провидець Уничтоженіе интеллигенціи удалось сов. власти. М. б. — это одно изъ дъяній, вполнъ удавшихся сов. власти. Уничтожили не только интеллигенцію върующую или гуманистическую, но и интеллигенцію техническую, работавшую на заводахъ, промыс. лахъ, интеллигенцію, обладавшую техническими знаніями. Но нужно сказать, что русская интеллигенція жила именно такъ, какъ не надо жить. Возьмемъ геніальнаго представителя русской интеллигенціи — Пушкина. Не такъ давно появилась книга Вересаева

о Пушкинъ. Читая эту книгу, испытываешь невольный трепеть — читаешь жизнь своего отца, жизнь своего близкаго, кровнаго предка.

предка.

Читая о блужданіяхъ Пушкина, видишь, что это — дъйствительно блудный сынъ, но и вмъстъ, что это — подлинно возлюбленный сынъ Отца, отъ рожденія одаренный такъ, какъ никто. И читая жизнь Пушкина, видишь въ ней прообразъ жизни русской интеллигенціи, видишь, что именно въ ней осуществленъ принципъ "все позволено". Отецъ отпускаетъ сына "на страну далечу", и послъдній въ дикомъ произволъ все позволяетъ себъ — и "Пиръ во время чумы" и "Египетскія ночи".

Пушкинъ хорошо зналъ какъ не надо жить и зналъ, что такъ не надо жить.

"Въ бездъйствіи ночномъ живьй горять во мнъ Змън сердечной угрызенія.

Мечты кипятъ. Въ умѣ, подавленномъ тоской,

Тъснится тяжкихъ думъ избытокъ.

Воспоминаніе безмолвно предо мной

Свой длинный развиваетъ свитокъ

И съ отвращеніемъ читая жизнь мою,

Я трепещу и проклинаю

И горько жалуюсь, и горько слезы лью,

Но строкъ печальныхъ не смываю...

Я вижу въ праздности, въ неистовыхъ пирахъ

Въ безумствъ гибельной сво-

Въ неволъ въ бъдности, въ чужихъ степяхъ

Мои утраченные годы".

Такъ можетъ писать только человъкъ, хорошо знающій, что такъ не надожить. Пушкинъ зналъ и Правду и Красоту. Пушкинъ зналъ это, какъ зналъ это и Достоевскій, и могъ вмѣстѣ съ св. апостоломъ Павломъ сказать — "все мнъ позволено, но не все на пользу, все мнъ позволено, но ничто не должно обладать мною" (1 кор. 6.12). Пушкинъ увидалъ, что это не на пользу, вредно, разрушительно. Онъ знаетъ правду и хочетъ служить ей. О себъ онъ говоритъ:

"И долго буду тъмъ любезенъ я народу,

Что чувства добрыя я лирой пробуждалъ.

Что въ мой жестокій въкъ возславилъ я свободу

И милость къ падшимъ призы-

валъ." Эти слова красуются на памятникъ Пушкину на Страстномъ бульваръ. Пушкинъ, называя свой въкъ жестокимъ, не подозръвалъ, въ какой жестокій въкъ придется жить намъ, въ въкъ, когда человъкъ забылъ что вообще есть свобода.

Пушкинъ "не только чувства добрыя пробуждалъ", "возславилъ свободу", онъ зналъ нъчто большое, существенное, интимное. Въ Пушкинъ можно видъть душу русской культуры, ея основные мотивы и прозрѣнія. Въ глубинъ его сердца - мятежнаго и измънчиваго, подъ покровомъ его страстей жилъ сокровенный сердца человъкъ "рыцарь бъдный".

"Жилъ на свътъ рыцарь бъдный

Молчаливый и простой.

Духомъ смълый и прямой. Онъ имълъ одно видъніе Непостижное уму". . .

Какъ странно, что въ сердиъ именно Пушкина родилось это видъніе рыцаря бъднаго. Повидимому, онъ самъ имълъ "одно видъніе, непостижное уму" — видъніе райской красоты бытія.

Воистину, Пушкинъ, "Какъ нъкій херувимъ, нъсколько занесъ намъ пъсенъ райскихъ".

Тайна Пушкина въ томъ, что онъ въ "солнцеподобныхъ глазахъ смертнаго" увидалъ и показалъ отблески первозданной красоты, воспоминанія о потерянномъ рав, и въ русской природв онъ сумълъ показать отблески Эдема.

Странный человъкъ, увидъвшій то, что дано было видъть пророкамъ, то, что большинству кажется угасшимъ.

Достоевскому тоже дано было это чувство райской гармоніи.

Это чувство потусторонней гармоніи бытія, чувство ради котораго стоитъ цъловать изступленно землю, — основное совпаденіе прозрѣній Достоевскаго и Пушкина. Оно совершенно въ другомъ, чъмъ думалъ и указывалъ Достоевскій въ своей прославленной ръчи о Пушкинъ. Что же открылось и Пушкину и Достоевскому, какъ основное прозръніе, роднящее ихъ? Русскіе философы и русскіе богословы отвътили на этотъ вопросъ.

Это — видъніе "умной красоты". Оно дано русскимъ геніямъ: оно же дано и русскимъ святымъ, и послѣднимъ — въ большей степени.

Въ бесъдъ съ Мотовиловымъ Съ виду сумрачный и блъдный, Св. Серафимъ Саровскій назоветъ

это видъніе — "видъніемъ несозданной доброты", т. е. несозданной красоты. То, что увидълъ и разсказалъ Св. Серафимъ, чувствовалъ и Пушкинъ. Это не просто красота, обвораживающая, чарующая, а красота мистическая, красота "восхищающая", похищающая, уводящая въ другой міръ. Пушкинъ зналъ что существуетъ высшій "фаворскій" свътъ и чувствовалъ предъ нимъ священный трепетъ и ужасъ. Объ этихъ узрвніяхъ писаль онъ въ стансахъ, посвященныхъ митрополиту Московскому Филарету:

"Твоимъ огнемъ душа палима Отвергла мракъ земныхъ

И внемлетъ арфъ Серафима Въ священномъ ужасъ поэтъ."

Имя "Серафимъ" — какъ можно судить по ряду данныхъ, употреблено здѣсь поэтомъ не случайно — Пушкинъ и св. Серафимъ жили одновременно, и на вершинахъ мистическихъ прозрѣній Пушкинъ видълъ то же, что зналъ и его святой современникъ.

свою идею, онъ видълъ ее, какъ воплощенную красоту, какъ сокровенный градъ Китежъ, и это видъніе "умной несозданной доброты" разлито во всемъ — и въ русской иконописи, и въ русскомъ зодчествъ, и въ русской поэзіи, онъ разлито въ русскомъ сердцъ. Мы — люди чувства, не въ смыслъ сантиментальности, не въсмыслъ психологизма, а въ смыслъ послъдней первозданной природы нашего духа — только въ глубинъ эмоціональности, въ глубинъ нашего сердца лежитъ наша геніальность.

"Неизслъдимо сердце у всъхъ и притомъ развращено: кто это узнаетъ?

Но Я, Господь, проникаю сердце, испытую внутренности, чтобы воздать каждому по его поступкамъ и по плодамъ его дъйствій". (Јереміи 17, 9—10.

Глубоко сердце русскаго народа, и кто познаетъ глубину его? Только Одинъ Богъ знаетъ размъры и разгадку этой тайны. Поразительно, что именно въ этомъ и черезъ это насъ воспринимаютъ другіе народы. Насъ узнають черезъ искусство, черезъ поэзію нашихъ богослуженій, и узнаютъ не только люди свътскихъ оцънокъ, но и люди религіозныхъ оцфнокъ. Они слышатъ звучаніе этой стихіи русскаго генія въ церкви, въ церковныхъ пъснопъніяхъ, въ красотъ обряда... Они слышатъ то, что является самымъ завътнымъ для нашей души — звучаніе умной красоты, ощущають ея присутствіе въ русской церковной мистикъ. Тутъ — нъчто поразительно характерное для насъ. Совершенно также и по такому же Когда русскій народъ видълъ принципу наши предки приняли въру отъ Византіи. Варвары, встрътившись съ эллинской, преображенной Христіанствомъ красотой, почувствовали и увидели умную, несотворенную доброту, были восхищены ею, а потому и приняли Православіе. Тутъ есть нъчто въчно существующее. "Храмовое благочестіе" — самое сильное и върное орудіе для того, чтобы открыть, какимъ образомъ и въ какомъ аспектъ русскій геній восприняль Свъть Христовъ, тотъ лучъ Премірнаго Свъта излучаемаго въ бездну, который просвътилъ русскій геній. Храмъ

св. Софіи въ Константинополъ пріоткрываетъ тайны этой "ум-

ной красоты".

Св. Софія Константинопольская — прямая противоположность готикъ. Готика стремится увести отъ земли, даже насильственно вырвать изъ міра. Храмъ Св. Софіи — храмъ, гдъ все полно переживаніемъ и утвержденіемъ воплощенія Бога Слова, явленія Его на землъ. Свътъ солнечный здъсь пронизываетъ и просвътляетъ все, и самый куполъ храма св. Софіи есть небесная сфера, "небо на землъ".

Возвращаясь къ темѣ Русской культуры, можно утверждать, что наша культура — есть культура

сердца.

Но можно ли ставить такъ вопросъ? Можно. Всякая культура по своему существу религіозна, ибо всякая культура воздѣлываетъ, культивируетъ высшія цінности и святыни. Но чѣмъ воспринимается послѣдняя, высшая святыня? Умомъ? Отчасти и имъ, но не только имъ. Волею? Воля участвуетъ въ воспріятіи послѣдней святыни, но не воля ее зритъ. Послъдняя святыня воспринимается и усвояется сердцемъ. Высшее сокровище воспринимается и хранится народомъ въ сердцѣ, и, поэтому, есть и можеть быть культура сердца.

И культура сердца христіански мыслима, ибо существуєтъ "сокровенный сердца человѣкъ".

Русскій человъкъ — не государственникъ, не моралистъ, не законникъ и даже гордится этимъ.

Русскій человѣкъ, въ какомъ то смыслѣ, выше добра и зла, какъ моральныхъ категорій, но

вмъстъ съ тъмъ, у него есть чувство мистическаго запрета. И именно это чувство мистическаго запрета отличаетъ в фрующаго русскаго человъка отъ марксиста. У последняго — нетъ этого чувства мистического запрета — есть демоническое тайное любопытство, влечение осквернить высшую святыню, обнажить сокровенное, сокрытое. Это демоническое любопытство толкаетъ на оскверненіе мощей, на вскрытіе гробницъ царей — человъкъ, одержимый демоническимъ любопытствомъ мучительно хочетъ показать, показать во что бы то ни стало, что нигдъ ничего нътъ.

Достоевскій почувствоваль и показалъ силу этого мистическаго запрета особенно по отношенію къ пролитію крови. И если человъкъ не испытываетъ мистическаго содроганія предъ пролитіемъ крови - онъ другого антихристова духа. Человъкъ Христова духа страшится пролить кровь не по тому, что это запрещено закономъ, можетъ навлечь кары, но потому, что онъ знаетъ священность жизни, страшится отнятія ея, не можетъ принять его. "Не нужно крови намъ и стоновъ:

Но жить съ убійцей не хотимъ". Не знающіе мистическаго запрета никогда не скажуть этого. "Цивилизація Карла Маркса" не была и не будетъ "русской культурой" и никакая "цивилизація Карла Маркса" не можетъ уничтожить ростковъ русской культуры — она продолжаетъ проростать, какъ молодая трава, сквозь камни марксизма, вбитые въ русскую землю. Не нужно быть особенно чуткимъ человъкомъ,

чтобы почувствовать, что геній русской культуры и духъ марксизма не совпадають. Постановка въ Московскомъ совътскомъ Большомъ театръ "Пиковой дамы", "Бориса Годунова", музыка Чайковскаго, Мусоргского и др. - все становится безсмысленнымъ при признаніи, что русская культура должна быть построена на базъ марксизма. Безсмысленно сохранять памятникъ Пушкину при уничтоженіи Страстного монастыря. Неудивительно, что русское сердце тоскуетъ въ Сов. Россіи. М. б. скажутъ, что это только намъ кажется. Но какъ разъ, поэзія совътская, литература показываютъ, какъ тошно русскому сердцу тамъ.

Основные мотивы сов. литературы, если не считать произведеній написанныхъ по "соціальному заказу", говорять о силъ этой тоски; "нечъмъжить", "не стоитъ жить" — таковъ преобладающій лейтъ-мотивъ многихъ произведеній современной сов. литературы. Въ безумномъ напряженіи растрачивали силы, боролись, шли на смерть, и ничего не получилось, ничего не осталось, кромъ безысходной тоски. Все настойчивъе встаютъ проблемы любви, смерти, смысла жизни — всѣ проблемы глубокаго сердца, и не находятъ разръшенія. И поэты большого дарованія, подлинной глубины, начиная съ Есенина и кончая Маяковскимъ — ищутъ исхода въ самоубійствъ.

"Вотъ такъ народъ. Вотъ такъ Какого же я рожна [страна! Оралъ въ стихахъ, что я съ народомъ друженъ?

Моя поэзія здѣсь больше не

Да и пожалуй, самъ я тоже здѣсь не нуженъ" (Есенинъ).

Даже Маяковскій, оравшій громче всѣхъ, оказался ненужнымъ. И его сердце не выдержало и умолкло. Не выдерживаютъ сердца и многихъ другихъ даже патентованныхъ коммунистовъ — одно время проблема самоубійствъ именно среди "патентованныхъ коммунистовъ" особенно безпокоила совътскую власть. Русскому сердцу не уютно въ Сов. Россіи, и не такъ то легко выноситъ оно царящее тамъ "окамененіе сердца".

Но если даръ русскаго генія — сердце, то теряя его, русскій человъкъ становится отталкивающимъ, до конца безсердечнымъ, поэтому такъ жестока жизнь въ Россіи. Русскій человъкъ или сердеченъ или безсердеченъ — Здъсь — основная связь задачи Движенія съ основнымъ даромъ

русскаго генія.

Путь Движенія — въ развитіи русской культуры, и Движеніе не можеть быть не чамъ инымъ, какъ хранителемъ и осуществителемъ культуры Православной. Но если такъ, то Движеніе есть путь культуры сердца. Русская культура была и есть культура по преимуществу символическая, обращенная къ будущему. Она не создала и не могла создать прочныхъ земныхъ основаній поэтому легко было сметено русское государство, разрушены экономическія отношенія, уничтожены цълые классы. Русскій человъкъ не прочно устраивался на землъ, мечталъ о грядущемъ раъ. О немъ мечтаетъ даже русскій коммунизмъ. Русская культура вся призывъ къ будущему.

И Движеніе должно усышать и передать этотъ призывъ: оно доджно крикнуть грядущимъ слушай", какъ кричитъ часовой ночью. М. б. ближайшій часовой, крикнувшій свое "слушай" замерзнетъ, но его крикъ услышатъ слѣдуюшіе и передадутъ его крикъ дальнъйшимъ. Русская культура символична. Символично и храмовое благочестіе: оно обращено къ грядущему. Но символичность русской культуры, символичность храмоваго благочестія не есть созерцательность, бездъйствіе. Они требують дъйсвтія, символы требують воплощенія. И нигдъ дъйствіе, воплощение не получаетъ такого глубокаго смысла, какъ именно здѣсь. Идея не воплощенная не есть идея завершенная. Идея сердца требуетъ его въ большей степени, чъмъ идеи ума. Сердце человъка не можетъ жить безъ воплощенія движеній сердца въ дъйствіи. Не нужно даже особенно призывать къ этому — это само собой должно быть, вытекаетъ изъ сути жизни сердца. Бездъйствіе — есть безсердечіе.

Единственная возможность пробудить сердце въ человъкъ это отнестись къ нему сердечно. И только въ этой взаимной сердечности рождается ощущение гармоніи жизни, ради котораго можно и стоитъ жить. И нътъ христіанскаго человъка, который

не пережилъ бы этого.

Что такое культура сердца? Можетъ показатся, что эта саннеопредъленная тиментализмъ. эмоціональная взволнованность. Для религіознаго человъка такой постановки вопроса о культуръ сердца не существуетъ. Для ре-

лигіознаго сознанія идея сердца — идея глубиннаго, сокровеннаго существа человъка, идея того, что именуется "образомъ Божіимъ въ человъкъ", — глубинный центръ всъхъ излученій человъческой личности. Центръ человъческой личности не въ умъ. Въ псалмъ глубоко върно сказано: "Рече безуменъ въ сердцъ своемъ нътъ Бога".

Если человъкъ говоритъ только въ умъ — это еще не такъ страшно и разрушительно для него — многіе философы — въ порядкъ добросовъстнаго сомнънія — говорили въ ум в это, и еще не были "безумными". Но когда человъкъ въ послъдней сущности, въ центръ сокровенномъ и глубокомъ говоритъ "нътъ Бога" онъ подлинно и страшно безуменъ. Сердце — "сокровенный сердца человъкъ" — сущность человъка. Называя Русскую культуру — культурой сердца, мы утверждаемъ, что русская культура — есть культура "сокровеннаго сердца человъка", раскрывающая эту глубину человъка, върующая въ эту глубину въ человъкъ. Русская культура вседа обращена къ личности, персоналистична, и если что совершенно не совмъстимо съ ней. то это именно — отрицаніе личности. Если мы говоримъ о томъ, что смыслъ оцерковленія жизни состоитъ въ уничтожении двойственности, раздробленности жизни, въ уничтожении "двойной бухгалтеріи", въ продолѣніи раздѣленности между существомъ мистической жизнн во Христъ и нашей лаической, свътской жизнью, то въдь это и есть проблема послъдняго сердечнаго единства

человъка. Наличіе "двойной бухгалтеріи" говорить о больномъ человъкъ, человъкъ съ сердцемъ разорваннымъ между двумя планами и способами жизни — мистическимъ, подлиннымъ — и свътскимъ, мишурнымъ, искусственнымъ. Смысль Движенія —

создать людей со нераздробленнымъ сердцемъ, показать, что это возможно.

Послъднее единство сердца, единство созерцанія и воплощенія — основной идеалъ Русской культуры, и нашего Движенія.

#### Къ особенностямъ творчества И. А. Бунина.

землъ" . . .

Увы! — это такъ. И очень ръдко по заслугамъ вознаграждается при жизни крупное дарованіе. Зато когда это случается, испытываешь чувство глубокаго удовлетворенія, связаннаго съ исполненіемъ правды. Авторъ этихъ строкъ полагаетъ, что нынъ выпавшія на долю И. А. Бунина внъшнія почести одинъ изъ тъхъ ръдкихъ случаевъ, когда торжествуетъ справедливость.

Оцънка литературныхъ явленій - болъе или менъе значительныхъ — всегда очень трудна. И въ русской средъ эти трудности вырастаютъ до безконечности. Быть русскимъ вообще дъло тяжелое, но быть русскимъ талантомъ — это ужъ изъ рукъ вонъ, ибо не было народа болъе не чуткаго къ своимъ геніямъ и бобъе наклоннаго къ возвеличенію ничтожествъ, чѣмъ народъ русскій. Это отвратительное свойство русской массы исторгнуло изъ груди Пушкина вопль, полный гнъва и отчаянія: "Чортъ меня дернулъ родиться въ Россіи съ умомъ и талантомъ". Какъ ни

"Всъ говорятъ нътъ правды на трудно оцънить западно - европейцу русскій талантъ, но русскому это гораздо труднъе. У Чехова есть потъшный и горькій разсказъ "Пассажиръ перваго класса", гдъ въ уста одного изъ дъйствующихъ лицъ вложена такая тирада:

> "Тульскаго шулера знаетъ, а спросите его про Чайковскаго, Семирадскаго или философа Соловьева, такъ онъ Вамъ башкой замотаетъ . . . свинство-съ!"

> Въ огромномъ большинствъ случаевъ русскія литературныя явленія оціниваются въ косвенномъ порядкъ, а не въ непосредственномъ, при которомъ исходятъ изъ самаго литературнохудожественнаго факта. Это какъ правило находится внъ поля зрънія не только читающей массы, но и большинства критиковъ. Примъровъ такъ много, что для иллюстраціи сказаннаго пришлось бы пересмотръть всю исторію русской литературы. Намъ здъсь достаточно указать на творчество Л. Толстого, который проникъ въ сознаніе русской массы, по настоящему сталъ "популярнымъ" лишь послъ того, какъ стали извъстны

его т. наз. "философскія произведенія" и произошло памятное столкновеніе со святъйшемъ Синодомъ. Этой массъ въ голову не приходило, что небольшой разсказецъ Л. Толстого "Ягоды", сюжетомъ котораго является разстройство желудка у ребенка, вълитературномъ отношеніи безконечно интереснъе всего базарнаго шума и интеллигентскаго вздора, поднявшагося вокругъ "идеологіи" Л. Толстого.

Конечно, врядъ-ли кто подумалъ на протяжении всъхъ бунинскихъ дней, — какъ изъ друзей, такъ изъ враговъ знаменитаго художника, — что небольшой разсказъ "Въ нѣкоторомъ царствѣ", занимающій двѣ страницы, можетъ послужить объектомъ многотомной философіи искусства. Конечно, любители "кукольныхъ трагедій съ букетомъ гражданской скорби" придутъ въ благородное этическое негодованіе, узнавъ, что сюжетомъ этого страннаго разсказа является нескромный сонъ. Но въдь все дъло въ томъ, что въ искусствъ важно не "das was", a "das wie" или — еще лучше — подлинной темой философіи искусства и высшей критики является раскрытіе того, какъ "das was" стало "das wie" — выражаясь философски — раскрытіе діалектики формы и содержанія. Эта діалектика и составляетъ собственно подлинную и въчную трагедію искусства. Трагично уже то, что приходится анализировать порознь двойцу формы и содержанія, двойцу принципіально нерасторжимую.

Какое же "was" стало у Бунина его замъчательнымъ "wie", за которое онъ нынъ увънчанъ?

У Тютчева есть великолъпное выражение "злая жизнь". Это выражение горитъ и свътится, какъ раскаленный болидъ, готовый изъ небесныхъ пространствъ врѣзаться въ холодную землю. Жизнь "земного поселенца", котораго такъ жалветъ Е. Баратынскій, дъйствительно "злая жизнь". Она "злая" не только тогда, когда терзаетъ его своими ужасающими конфликтами, но и тогда, когда предстаетъ передъ нимъ въ обольстительномъпрекрасномъ видъ. Съ несравненнымъ мастерствомъ И. А. Бунинъ "возводитъ въ перлъ созданія" все жесткое, терпкое, ранящее, чарующее, чъмъ полна человъческая жизнь. Онъ всматривается пристально въ "житейское море, воздвизаемое напастей бурею", онъ поднимаетъ глаза и видитъ сквозь прорывы грозовыхъ тучъ вѣчную красоту неба, онъ прислушивается — и уловляетъ голосъ "всемірнаго молчанія", но всегда дізлаетъ это такъ, что даетъ намъ понять нешуточность, безулыбчивость бытія. Если кому-нибудь изъ русскихъ писателей и присталъ титулъ реалиста, такъ это именно ему. По Бунину можно положительно писать Философію конкретнаго бытія. Какъ бы ни были фантастичны его сюжеты; даже тогда, когда онъ пишетъ геніальную сказку "О дуракъ Емель, какъ онъ вышелъ всъхъ умнъе", онъ никогда не фантастиченъ, никогда не выдумщикъ. Сквозь его образы, какими бы они ирреальными не казались. никогда не пройдетъ рука, но всегда наткнется на что-то живое, горячее и большей частью невообразимо жуткое. Въ этомъ отношеніи онъ находится въ одной категоріи съ Л. Толстымъ, отъ котораго онъ впрочемъ отличается своей "злостью".

Врядъ-ли кто-нибудь съ такой силой передавалъ безвыходность жизни, какъ въ ея конфликтахъ, такъ и въ ея непобъдимыхъ чарахъ. Сама смерть стала у него злъйшимъ закоулкомъ жизни, ея воющимъ затягивающимъ водоворотомъ "Мальстремомъ". Въ этомъ смыслъ небольшой разсказъ "Огнь пожирающій" положительно можетъ быть названъ "нисхожденіемъ въ Мальстремъ", гдъ, вмъсто воды, бушуетъ пламя. Но и ужасъ и красоту "Водъ Многихъ" раскрываетъ онъ съ неменьшей силой въ своихъ путевыхъ поэмахъ, которыя представляютъ, повидимому, единственный въ литературѣ случай удавшихся "стихотвореній въ прозъ". (У Тургенева они почти всв неудачны.) То, что Бунинъ является безусловно самымъ большимъ маринистомъ не только въ русской, но и быть можетъ въ міровой литературъ (удивительнымъ образомъ этого до сихъ поръ не замътили) представляется намъ обстоятельствомъ въ высокой степени знаменательнымъ. Море въдь есть перво-стихія первожизни. Человъческій духъ, выдълившійся изъ этой стихіи, противопоставившій себя ей, пріобрълъ въ ея лицъ страшнаго врага и такую же непобъдимую и неотразимую чару. Стихія какъ будто хочетъ возвратить себъ принадлежащее ей по праву. Когда у Бунина въ "Господинъ изъ Санъ-Франциско" за стънами парохода "ходитъ страшный океанъ"

то здѣсь самъ собой и въ жуткой естественности встаетъ символъ человѣческаго духа столь страшно одинокаго среди враждующаго согласія стихій

"Пъвучесть есть въ морскихъ волнахъ

Гармонія въ стихійныхъ спорахъ И стройный мусикійскій шорохъ струится възыбкихъ камышахъ

Невозмутимый строй во всемъ Согласье полное въ природъ Лишь въ нашей призрачной свободъ

Разладъ мы съ нею сознаемъ. Откуда-жъ, какъ разладъ воз-

И отчего въ стихійномъ споръ Душа не то поетъ, что море, И ропщетъ мыслящій тростникъ?"

(Ө. Тютчевъ)

Все творчество Бунина есть повъствование о злой чаръ этого разлада и всв его произведенія, даже по формъ — это гегит concordia discors. Вполнъ умъстно тутъ упомянуть, что "ужасъ уязвленія любовная напасть "\*) захлестываетъ у него, такъ же какъ океаническая волна. И женская сила, женская стихія принципіально не отличается у него ни отъ воды ни отъ огня. Закружила, завертъла, какъ утлую лодченку и разбила въ щепы о черную скалу или же сожгла, испепелила какъ солому — такова неизбъжная судьба человъческой личности при встръчъ съ женской стихіей, эта стихія у него до ужаса безлика даже тогда, когда принималосъ твердо очерченныя человъкоподобныя формы. Это не мъ-

<sup>\*)</sup> Выраженіе взято изъ стихотворенія Г. А. Мейера.

шаетъ быть всъмъ бунинскимъ женщинамъ до осязательности реальными. Разрабатывающій эту тему разсказъ "Солнечный Ударъ" необычайно оригиналенъ тѣмъ, между прочимъ, что въ немъ начало начинается съ конца: "сдавшись" женщина не только побъдила, но и убила. Этотъ совершенно новый и въ то же время вѣчный подходъ къ проблемѣ женской любви является лейтъмотивомъ "Сновъ Чанга", и другихъ вещей.

Быть можетъ, это постоянная обращенность къ стихійности бытія и является у Бунина источникомъ его необычайнаго, яраго насилующаго темперамента. Онъ беретъ читателя буквально за шиворотъ, треплетъ его, какъ океанъ и сжигаетъ его, какъ солнце. Этой стихійностью Бунина, быть можетъ объясняется и то, что несмотря на свое необычайное искусство слова, - обиліе метафоръ, сравненій, яркую гамму красокъ — авторъ "Жизни Арсеньева" никогда не литературенъ, никогда не книженъ, никогда не прилизанъ. Скоръе грубъ и невъжливъ. Никто не умъетъ такъ кръпко браниться, какъ Бунинъ, и это одно изъ положительныхъ достоинствъ его литературнаго таланта.

— "Да, да, я уже быль здѣсь... И вообще, я человѣкъ обреченный . . . Если бы вы знали, какъ страшно запутаны мои дѣла! Еще больше, кажется, чѣмъ душа и мысли! Ну, да изъ всего есть выходъ. Дернулъ собачку револьвера, поглубже всунувъ его въ ротъ, — всѣ эти дѣла, мысли и чувства разлетятся къ чертовой матери!" ("Соотечественникъ")

Стихійность Бунина можетъ быть объяснена тъмъ, что онъ сынъ самой загадочной и самой стихійной страны въ міръ. Бунинъ одинъ изъ самыхъ русскихъ писателей и эта его стихійная русскость, оформляемая особенностями его дара, совершенно освобождаетъ его отъ опасности того ужасающаго "высочайше утвержденнаго дю рюссъ съ пътушками", отъ всъхъ этихъ бездарныхъ руссизмовъ, вышедшихъ изъ русскихъ, — константинопольскихъ или парижскихъ — кабаковъ, всякихъ прославленныхъ хоровъ, которыми Россія и русское имя опозорены не меньше чъмъ великой катастрофой.

Замѣчательная поэма въ прозѣ "Косцы" въ отношеніи выдержаннаго русскаго стиля представляетъ шедевръ, которому нѣтъ равнаго.

Стихійный реализмъ Бунина удивительнымъ образомъ сближаетъ и соединяетъ дъйствующую въ немъ русскую стихію съ Библейскимъ ветхозавътнымъ востокомъ. Ему замъчательно удаются цитаціи ветхозавътныхъ книгъ, которыя онъ такъ умъло вставляетъ въ оправу своихъ произведеній.

Здѣсь мы подходимъ къ особенности Бунина, дѣлающей его во всѣхъ смыслахъ антитезой Достоевскаго. Онъ гораздо болѣе противоположенъ Достоевскому, чѣмъ Л. Толстой.

Однако, эта антитетичность Бунина и Достоевскаго не должна быть понимаема элементарно, какъ вообще элементарно понимаютъ антитетику плоти и духа. Антитетичныя понятія, т. е. понятія, находящіеся въ состояніи

діалектической противопоставленности, вовсе не исключаютъ другъ друга — наоборотъ они означаютъ нъкоторую взаимосопряженность. Такова взаимосопряженность плоти и духа. Это обстоятельство приводитъ къ тому, что плоть можетъ выражаться черезъ духъ и духъ — черезъ плоть. Они какъ-то странно переходять другь въ друга. Большинство образовъ Достоевскаго несомнънно воплощенные духиидеи. Раскаленная духоносность Достоевскаго приводитъ съ необходимостью къ воплощенію его идей-силъ. Додуманный до конца духъ есть духъ воплощенный.

Аналогичное придется сказать и о плоти, только въ противоположномъ направленіи. Если матерія есть явленный духъ, то додуманная и "додѣланная" до конца матерія приводитъ къ выявленію глубинныхъ духовныхъ феноменовъ и даже къ тому удивительному, что можно было бы назвать рожденіемъ духа. Мать — матерія можетъ быть лономъ рождающимъ духъ. Но это потому, что матерія въ свою очередь, есть явленіе духа.

Плоть въ творчествъ Бунина раскалена до такой степени, что ея духоносность становится очевидной. И быть можетъ все творчество Бунина является не въ меньшей степени противо-матеріалистичнымъ, чъмътворчество Достоевскаго. Однако, все же они стоятъ на противоположныхъ полюсахъ и пока имъ мудрено встрътиться другъ съ другомъ.

Еще въ другомъ смыслѣ Бунинъ и Достоевскій противоположны другъ другу. Достоевскій

насквозь діалектиченъ. Онъ какъ бы синтезъ Платона и Гегеля въ категоріяхъ христіанской трагедіи (его романы несомнѣнно трагедіи). Творчество Бунина, хотя и напоминаетъ ръку, текущую нъсколькими руслами, но все же это теченіе въ одномъ направленіи. Трудно себъ представить писателя менъе діалектичнаго, чъмъ Бунинъ. Его конфликты - это взрывы "динамита жизни", но отнюдь не діалектика и не трагическіе конфликты. Въ этомъ отношении онъ очень родствененъ безтрагическому Л. Толстому.

Тутъ мы подходимъ къ заключительному моменту нашей антитезы. Идея народа-богоносца, выношенная и выстраданная Достоевскимъ есть несомнънно идея трагическая и діалектическая, ибо въра трагична и восходитъ къ небу путемъ діалектическихъ конфликтовъ — большей частью невообразимо, смертельно мучительныхъ. Бунину, какъ художнику не діалектическому и не трагическому идея народа-богоносца глубоко чужда. Ему она должна представляться выдуманной, искусственной и вызывать естественную реакцію желчи и саркастическаго раздраженія. Очень многіе моменты въ творчествъ Бунина могутъ быть объяснены этой отрицательной реакціей на идею народа-богоносца. И ужасы творящагося въ Россіи, какъ будто (но только, - какъ будто) полностью оправдывають установку Бунина. Не гиввается-ли въ его лицъ русскій народъ самъ на себя? В. Н. Ильинъ.

Декабрь 1933 г.

#### "Итоги безбожной пятилътки".

Въ книгъ Олещука \*) приведенъ цълый рядъ фактовъ иллюстрирующихъ, такъ сказать, "итоги пятилътки у церковниковъ".

Возросла сила безбожнаго натиска, но еще въ большей мъръ возросла сила религіи. Характерно и отрадно, что это не только ростъ силы сопротивленія, но и ростъ религіознаго творчества, усиленіе положительныхъ вліяній церквей и религіозныхъ объединеній.

Въ итогъ первой пятилътки безбожники, несмотря на всъ "достиженія", вмѣсто торжества, испытываютъ возростающую тревогу. Хвастливыхъ завъреній, что къ концу первой пятилътки СССР будетъ цъликомъ безбожнымъ больше и въ поминъ нътъ. Наоборотъ, раздаются уже ръчи о томъ, что послъ осуществленія даже второй пятилътки, послъ даже "построенія безклассового общества" религія все же несомнънно будетъ еще существовать, съ ней попрежнему еще придется вести "ожесточенную борьбу".

"Реакціонная дѣятельность религіозныхъ организацій, говоритъ Олещукъ въ своей книгѣ, не ослабляется, а растетъ, попытки сорвать успѣхи соціалистическаго строительства со стороны церковниковъ и сектантовъ усиливаются а не уменьшаются. Такова ос-

новная черта, которую ни на одну минуту нельзя упускать характеризуя дъятельность религіозныхъ организацій на сегодняшній день". Олещукъ, отмъчая фактъ явнаго увеличенія религіозности среди населенія СССР, пытается ослабить убъдительность этого факта. соображеніями о томъ, что "переполненіе" церквей вызвано "внѣшними причинами".

"Что церкви сейчасъ иной разъ переполняются молящимися, это фактъ" — говоритъ онъ: "Но развъ не объясняется это въ значительной степени тъмъ, что количество дъйствующихъ церквей за послъдніе годы очень сильно сократилось, а населеніе ряда городовъ и новостроекъ сильно выросло? Не надо забывать о томъ, что это переполнение церквей идетъ въ значительной степени за счетъ скапливающихся въ крупныхъ пролетарскихъ центрахъ раскулаченныхъ и иныхъ "бывшихъ".

"Что кое-гдъ религіозныя организаціи выросли продолжаетъ онъ — это тоже фактъ, но развъ не ясно, что они выросли за счетъ кулацкихъ, а не трудящихся элементовъ. Почему напримъръ въ Донбассъ или Сталино вдругъ выросли сектантскія организаціи? Да потому, что въ ихъ ряды вощли раскулаченные элементы, выгнанные изъ деревни и пріютившіеся здъсь въ качествъ рабочихъ". Всъ эти "объясненія, нужны Олещуку для самоуспоко-

енія, для того, чтобы избѣжать убійственнаго вывода. Все это нужно для того, чтобы доказать, что "въ цѣломъ рядѣ мѣстъ должно говорить о дѣятельности классового врага, но никакъ не о ростѣ религіозности у рабочаго класса и колхознаго крестьянства".

Олещукъ отмъчаетъ, что религіозники направляютъ "главныя усилія на деревню" "Центромъ дъятельности религіозныхъ организацій, подчерки ваетъ онъ, на данномъ этапъ является деревня. Основное содержаніе этой дъятельности заключается, якобы, въ борбъ съ коллективизаціей".

## Новые методы работы религіоз-

"Въ селѣ Кирилловкѣ Средней Волги въ моментъ реализаціи финплана попъ является въ сельсовѣтъ и заявляетъ: "Что вы мучаетесь съ выполненіемъ финплана, дайте я вамъ помогу". Затѣмъ попъ собираетъ единоличниковъ и говоритъ: "Если не будете выполнять плана, сейчасъ же уѣду отъ васъ въ ЦЧО".

Другой случай въ среднинскомъ районъ Ленинградской области. Попъ явился въ сберкассу и попросилъ поручить ему распространение займа. Черезъ нъкоторое время, когда были подведены итоги, оказалось, что попъраспространилъ въ своемъ селъ займа въ 3 раза больше, чъмъ избачъ.

Или въ той же Ленинградской области въ Порховскомъ районъ былъ такой случай. Попъ выступилъ въ церкви съпроповъдью,

въ которой сказаль: "Граждане, тотъ фактъ, что вы ходите въ церковь, показываетъ что вы являетесь примърными върующими, но вы совершенно не посъщаете общихъ собраній сельсовъта — вотъ это уже никуда не годится, это показываетъ, что вы являетесь плохими гражданами. Поэтому призываю васъ завтра же явится на собраніе и приступить къ уборкъ съна".

Дъятельность духовенства сильно тревожитъ безбожниковъ. Они всячески стараются опоро-

чить ее.

"Фактовъ подобнаго рода можно было бы привести множество. О чемъ они говорятъ?" спрашиваетъ Олещукъ и отвъчаетъ: "Эти факты какъ разъ и подтверждаютъ ту часть ръчи, тов. Сталина, гдв онъ говоритъ, что классовый врагъ отъ открытаго нанаденія на совътскую власть нерешель къ "дъйствію тихой сапой". Ибо чемъ инымъ какъ не тихой сапой, является елейный призывъ попа — этого махроваго реакціонера, паразита, весь вѣкъ свой живущаго на горбу народномъ — къ помощи и поддержкъ совътской власти и ее начинаній. Въдь знаетъ же прекрасно этотъ попъ, что совътская власть его непримиримый врагъ, что соціализмъ для него — гробъ. Знаетъ онъ великолъпно, что тотъ самый заемъ, который онъ помогаетъ собирать, или тъ самые собранія сельсовъта, которыя онъ старается собирать, что они въ первую очередь на него же самого, попатунеядца, обрушаться. Знаетъ и тъмъ не менъе проявляетъ свою "общественность", восклицаетъ т. Олешукъ.

<sup>\*)</sup> Ф. Олещукъ "Борьба противъ религіи на новомъ этапъ" Огиз-Агиз 1933.

Заключительныя слова этой клеветы на духовенство вскрываютъ истинную причину тревоги безбожниковъ: "попъ хочетъ быть хозяиномъ на селъ". Реальность этой угрозы и заставляетъ безбожниковъ бить тревогу. "Что означаетъ такая активность попа?" съ озлобленіемъ и тревогой вопрошаетъ Ф. Олещукъ и отвъчаетъ... "Внъшнъ какъ будто все хорошо, а по существу? По существу это значитъ, что хозяиномъ на селъ хочетъ быть попъ."

Другой методъ заключается въ томъ, что религіозныя организаціи уходять въ подполье. Факты подобнаго рода наблюдаются за последнее время въ целомъ ряде мъстъ, напримъръ въ западной Сибири, ЦЧО, на Уралѣ, Сѣверномъ Кавказъ и др. Въ чемъ состоитъ этотъ уходъ? Онъ состоитъ въ томъ, что рядомъ съ открыто существующими, пользующимися всъми законными правами молитвенными домами, создаются подпольные нелегальные. извъстные только ограниченнему количеству лицъ. Эти молитвенные дома создаются нередко просто въ частныхъ жилыхъ помѣщеніяхъ. Оказывается, что кое гдъ имълись подъ землей пишущіе машинки, самодъльные печатные станки, приспособленія для поддълки червонцевъ, (!?) даже цълыя школы молодежи.

Кое гдѣ религіозниками примѣняются методы іезуитской работы. Тотъ или другой попъ или "старецъ", какъ онъ себя величаетъ, сколачиваетъ вокругъ себя

группку "духовныхъ чадъ" на обязанности которыхъ лежитъ не только слушаться своего старца, но и открывать ему всъ помыслы свои, записывать всъ мысли на бумажку и показывать "старцу".

Надо сказать, что проникновеніе церковниковъ и сектантовъ въ колхозы съ цѣлью ихъ разложенія изнутри, является въ настоящее время однимъ изъ основныхъ, наиболѣе распространенныхъ методовъ работы религіозныхъ организацій. Въ качествъ счетовода, кладовщика, конюха, тракториста въ колхозъ можно сплошь и рядомъ видъть бывшаго попа, сектанта-проповъдника, поповскаго ставленника, старосту, церковника-активиста и т. д. Какую работу эти "божьи люди" ведутъ въ колхозахъ, врядъ ли стоитъ пояснять.

Напримъръ въ коммунъ "Золотое руно, (ст. Динская, Краснодарскій районъ) Н. И. Долгинъ, сынъ дьячка — скрылъ свое антисовътское прошлое, пролъзъ въ партію и ухитрился стать секретаремъ ячейки ВКП(б). Долгинъ сплотилъ вокругъ себя антисовътскіе элементы и саботировалъ хлъбозаготовки. Эта шайка разворовала около 500 центр. хлѣба. Долгинъ спаивалъ руководителей коммуны, чтобы легче было скры вать темные дъла. Лучшихъ коммунаровъ затирали. Въ результатъ 35 семей ушли изъ коммуны.

Въ колхозъ "Коминтернъ" (ст. Урупская) былъ замъстителемъ предсъдателя сынъ попа Шкотовъ. Тамъ въ активъ числились Луценко (сынъ кулака и поли-

цейскаго сыщика), Сазоновъ (сынъ полицейскаго, прослужившего въ полиціи 20 лѣтъ), М. Куяновъ (сынъ кулака) Василій и Петръ Енины (сыновя высланного кулака).

Въ колхозъ "Прогрессъ" (ст. Тифлисская, Крапоткинскій районъ) организаторомъ труда былъ активный сектантъ Васильевъ. Вмѣстѣ съ бѣлогвардейцемъ предсъдателемъ Бъленцовымъ и сыномъ кулака полеводомъ Угнивенко онъ расхищалъ урожай. Захвативъруководство колхозомъ, эта шайка стремилась настроить колхозниковъ противъ политики партіи и правительства, что бы развалить колхозъ. Она ръшила въ счетъ хлѣбозаготовокъ "приступить къ вывозу сфменного фонда, слагая съ себя всякую отвътственность за неосъмененіе посъвного клина 1933 года". Кулацко-поповская свора особенно стремится проникнуть на должности счетоводовъ, кладовщиковъ и секретарей.

Попъ-бухгалтеръ въ колхозѣ "Молотъ" (Корневскій районъ) систематически давалъ ложныя свѣдѣнія о ходѣ хлѣбозаготовокъ и о количествѣ хлѣба въ колхозѣ. Въ сводкѣ райкому партіи онъ сообщилъ, что заданіе по колосовымъ выполнено, и что въ колхозѣ не осталось ни зерна. На самомъ дѣлѣ колхозъ тогда не додалъ государству еще 165 центн. ячменя и имѣлъ въ амбарахъ 195 центн. товарнаго зерна.

Въ колхозъ "Красный партисанъ" (Бълоглинскій районъ) въ бригадъ № 1—2 учетчикомъ работалъ бывшій бълогвардеецъ Димитріенко. Онъ же былъ и регентомъ въ церкви. Тъмъ, кто

добросовъстно работалъ, Димитріенко не считалъ трудодни, а тъмъ, кто въ поле и носа не показывалъ, записывалъ ихъ регулярно. Это привело къ тому, что изъ 80 трудоспособныхъ на работу выходило не болъе 20 человъкъ.

Пронырливые мракобъсы аттаковали и совхозы. Оказался засореннымъ чуждыми элементами Бълоглинскій зерносовхозъ. Счетоводомъ отдъла снабженія сидълъ тамъ сынъ діакона Перенакинъ, пріемщикомъ зерна была дочь исаломщика Омельченко, здъсь же устроился сбъжавшій изъ Средняго Горлыка сынъ попа Ермаковъ (отецъ его активно участвовалъ въ контрреволюціонномъ заговоръ). Поповскій активъ злостно увиливалъ отъ сдачи хлъба государству.

Активный церковникъ станціи Ново-Мышастовской (Краснодарскій районъ) Филиппъ Соловей наотръзъ отказался выполнять заданіе и подбивалъ къ тому-же сосъдей единоличниковъ. Такихъ фактовъ немало".

"Слъдуетъ упомянуть также, что въ практику дъятельности служителей культа вошло такъ называемое "странствованіе". "Попъпередвижка" сталъ довольно обычной фигурой въ цъломъ рядъ районовъ. Предпріимчивый батя захватываетъ въ узелочекъ все необходимое культовое имущество и, отъ села къ селу, отъ базара къ базару переъзжая на лошади, выполняетъ по заказу требу и не даетъ забывать върующимъ о Богъ."

Наконенъ нельзя обойти еще одно очень характерное явленіе, наблюдающееся сейчасъ въ религіозномъ лагеръ — это созданіе единаго фронта всей поповщины для борьбы съ совътской властью. Поповщина собственно говоря, никогда не держалась строго своихъ религіозныхъ догматовъ, если дъло шло о борьбъ съ трудящимися. Православный попъ объединялся съ католическимъ, мулла съ раввиномъ, и всв вмъств върой и правдой служили царю и капиталу. Въ эпоху гражданской войны, въ октябрьскую революцію мы видѣли много примъровъ совмъстныхъ выступленій церковниковъ и сектантовъ противъ совътской власти. Сейчасъ эта совмъстная работа принимаетъ исключительно широкій. систематическій и организованный характеръ. Самые разнообразные религіозные теченія, постоянно враждовавшіе до этого другъ съ другомъ блокируются на общей антисовътской платформъ. Староцерковникъ рука объ руку выступаетъ съ обновленцемъ, сектантъ съ церковникомъ, православный попъ съ католическимъ ксензомъ, мулла съ раввиномъ и т. д. Всв религіозные противоръчія какъ бы стерлись. Всъ догматическіе разногласія на время спрятаны въкарманъ. "(Олещукъ.)

Несмотря на всѣ "чистки" и "просъвы" гонимые "служители культа" проникаютъ во всѣ сов. учрежденія, ведутъ и здісь борьбу съ безбожіемъ.

Газета "Безбожникъ" въ одномъ только № (7. II. 33) приво-

"Въ Коломенскомъ районъ отвсекретарь райсовъта Поддубскій бросилъ работу и сбъжалъ съ бывшимъ попомъ".

"Въ санитарно-курортномъ трестъ Мосздрава на антирелигіозную работу ячейка выдвигала Васьконьяна — бывш. попа. Послъ предупрежденія, что на отвътственной культурно-политической работъ его использовать нельзя, его направили на работу отвътственнаго исполнителя покролиководству".

"Врагъ для дътей устраиваетъ елочки, заманивая дътей изъ рабочихъ семей, и стараясь привить дътямъ религіозную идеологію".

"Семеновъ — еще недавно былъ діаконъ — сейчасъ — предсъдатель колхоза. Рождество колхозники справляли". (Безб. 7. II. 33.)

"Контръ-революція" подстерегаетъ на каждомъ шагу, облекается въ такія формы, что неискушенному воображенію трудно-

даже представить...

Въ Одессъ на бульварахъ появилось много "подозрительныхъ типовъ", предлагающихъ желающимъ посмотръть на луну вътелескопъ... Желающихъ "полюбопытствовать" много ... Оказывается — это "Замаскированная контръ-революція..."

На вопросъ "отчего луна большая и бълая" отвъчаютъ — "оттого, что тамъ кушаютъ бълый хлъбъ". . . Упоминание о томъ, что на лунъ вдятъ бълый хльбъ — по мнънію газеты — "антисовътская пропаганда" (Безб. 25. X. 32.)

Попугаи съ билетиками ("счадитъ рядъ любопытныхъ фактовъ. стье") и тъ оказываются, "орудіями контръ-революціи и проводниками религіознаго дурмана."

На листочкахъ, вытаскиваемыхъ безобидными попками содержится опаснъйшая пропаганда... Тамъ написано — "При началъ каждаго дъла вспоминай Бога, въруй въ Него, и Онъ не оставитъ тебя" или "Трудно тебъ, надъйся на Бога, живи въ правдъ, и дъло твое окончится въ твою пользу" (Шишаковъ "Религія и колхозное строительство").

Пятнадцать лътъ стараются "добить врага", нъсколько разъ провозглашали объ его окончательной гибели . . . А "гибнущій врагъ" возрождается, на побъдителей, "съ боемъ идетъ". . . И "побъдителямъ" приходится писать, что "наше мышленіе организовано такъ, что въ немъ заключается — путемъ односторонняго превращенія "обрывка дъйствительности" въ прямую линію, ведущую въ поповское болото возможность возрожденія религіи" (Олещукъ "17 партконференція и задачи антирелигіоз. работы")

"Даже при закрытіи всѣхъ молитвенныхъ домовъ — признается тотъ же авторъ — религія еще будетъ существовать, и борьба съ ней должна продолжаться" (тамъ-же). И. Л.

#### Письмо въ редакцію журнала "Въстникъ".

Ознакомившись съ передовой статьей предпослѣдняго № "Вѣстника" за 1933 г. (IX-X), мы, участники Общаго Съъзда Р. С. Х. Д. за Рубежомъ въ 1933 г., утверждаемъ, что въ указанной стать в допущена большая неточность.

Вопросъ о націонализмѣ и о національной работъ въ Движеніи на общихъ собраніяхъ Съъзда вовсе не обсуждался, поэтому не только съъздъ не подтверждалъ "со всей силой и ръшительностью, что въ работъ Движенія нътъ и не можетъ быть нарушенія принципа аполитичности" и т. д., но и вообще неизвъстно — призналъ ли бы или нътъ Съъздъ наличіе этихъ самыхъ тенденцій въ Движеніи, если бы онъ были непосредственнымъ предметомъ обсужденія.

Настоящее письмо просимъ помъстить въ ближайшемъ номеръ "Въстника".

> Ф. Пьяновъ Г. Федотовъ М. Марія.

Редакція напоминаетъ, что какъ разъ на засъданіи 19 (вечеръ) и 20 (утро) сентября вопросъ и ставился и обсуждался. Онъ же былъ предметомъ сужденій и совъта, предшествованнаго съъзду. И на съвздв и на совъть лицами. выступавшими по этимъ вопросамъ, было подчеркнуто, что Движеніе было и остается строго върнымъ принципу аполитичности.

Редакторъ: И. ЛАГОВСКІЙ.

Адресъ Редакціи: I. LAGOVSKY, 10, Boulevard Montparnasse, Paris (XV). Tél.: Ségur 31-68.

Изданіе Р. С. Х. Движенія за Рубежомъ.

# "ВЪСТНИКЪ"

проситъ всѣхъ читателей, возобновляющихъ (или прекращающихъ) подписку увѣдомить объ этомъ и внести подписную плату возможно скорѣе на адресъ редакціи или конторы. Своевременный взносъ подписной платы — огромная помощь "Вѣстнику".

Въ случав невозможности выслать подписную плату за границу, "Въстникъ" проситъ направлять деньги представителю журнала для данной страны.

Пробные № № по первому требованію высылаются безплатно.

Деньги въ редакцію можно посылать почтовымъ переводомъ, чекомъ, или въ заказномъ письмъ, въ любой валютъ.

Пріемъ рукописей, объявленій, выдача справокъ и указаній, а также полученіе подписной платы на "Вѣстникъ" производится:

AMEPИKA: 1) N. Stember. 56. East 122 nd

str. NEW-IORK. City.
2) T. Karpovitch, 67 Walker st. CAM-BRIDGE.

3) Rt. Rev. A. Viacheslavoff, 1520, Green Str. San-Francisko Calif.

АНГЛІЯ: V. Rastorgoueff, 80, Marchmont Str. LONDON W. C. I.

БОЛГАРІЯ: Е. Наумовъ, СОФИЯ. Регентска 38.

БЕЛЬГІЯ: Mme M. A. Petroff, Jette St.-Pierre, Hopital Brugmann. BRU-XELLES.

FEPMAHIS: 1) A. Pawlowitsch, Tempelhofer Ufer, 18<sup>11</sup>, BERLIN, S. W. 61.

2) Fürst D. Obolensky. Carlovitzstr. 15 DRESDEN.

3) W. Schwezoff Bahnhofstr. 6. II FREI-BERG I. Sa.

МАНЖУКО: 1) В. Коченева, Ажихейская ул 60 кв 4 HARRIN.

ул. 60. кв. 4. HARBIN. ЛАТВІЯ: 1) N. Litvin, Turgeneva iela 21 a, dz. 8. RIGA.

2) M-ele P. Krukovsky, Krasta iela 21. DAUGAVPILS.

ПОЛЬША: 1) E. Polonska, Aleje Ujazdowskie 6/8 Obserwator. Astron. Warszawa.
2) "Dobro", ul. Krakowskie Przedmiescie 53. WARSZAWA.

ФИНЛЯНДІЯ: 1) A. Schavoronkova Luostarinkatu 9 as. 2. VIIPURI. 2) M. Reiche, KELLOMÄKI.

ФРАНЦІЯ: 1) Въ редакціи Въстника 10, Bd. Montparnasse, PARIS. XV.

R. P. A. Eltchaninoff. Pavillon du Lotissement, av. de la Parc Imperial Nice (A. M.). ЧЕХОСЛОВАКІЯ: 1) S. Malloj Tynska 19.

2) N. Lupandin Kucuricna c. 1. BRATI-SLAVA.

3) A. Vissarionoff, 18, Kralovopolska

Zabovresky. BRNO.

9CTOHIA: 1) N. Golubeva. Vaestekooli
15-5. TALLINN.
2) H. Lange. TARTU. Kalda t. 10.

2) П. Lange. ТАКТО. Kalda I. 10. 2a) Т. Lagovskaja, отдъленіе конторы, Maarjamõisa 14, TARTU.

3) S. Nikitin. Linaketramise vabrik. Polovtsovi maja. NARVA.

4) A. Petchnikova Smolenskaja 28 PETSERI

РУМЫНІЯ: L. Gloukhoff. Tescani, jud Bacau. ЛИТВА: E. Sokolsky, Italiios 56 KAUNAS. ЮГОСЛАВІЯ: N. Ribinski, Kosovska, 51. BEOGRAD.

K. Mattieseni trükikoda o/ü., Tartu 1934. Le Gerant: R. P. Leon Gillet. Vastutav toimetaja Eestis: Tamara Lagovski, Tartus, Maarjamõisa tän. 14, 4. Vastutav väljaandja Eestis: Leo Schumakov, Tartus, Kevade tän. 5, 4.